
 
Любовь как антропологическая данность 

 

 

65

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Э.М. Спирова 

ЛЮБОВЬ КАК АНТРОПОЛОГИЧЕСКАЯ ДАННОСТЬ 
 
Статья посвящена размышлениям о любви как выражении человеческой 

природы. Анализируя любовь как грань человеческого бытия, можно прибли-
зиться к пониманию глубинной сущности человека. Однако в рамках общего 
процесса десакрализации, ставшего заметным в современном мире, любовь, как 
показано в статье, трактуется как болезнь, как непроизводительная затрата сил, 
как отклонение от человеческой нормы. Отмечено многообразие любовных пе-
реживаний, имеющих устремление к обретению целостности человеческого бы-
тия. Раскрыты также исторические подходы к любви. 

Ключевые слова: философская антропология; грани человеческого бытия; 
человеческие экзистенциалы; человеческая природа; любовь; страдание; невроз; 
мазохизм; трансгуманизм; познание. 

 
The article is devoted to thinking about love as an expression of human nature. 

Analyzing the love as a verge of human being, can come close to understanding the 
deep essence of man. However, within the overall process of desacralization, which 
became noticeable in the modern world, the love, as shown in the article, it is treated as 
a disease, as the overhead power, as a deviation from the human norm. It noted the 
variety of romantic experiences that have the aspiration to the attainment of human 
being integrity. Also disclosed are historical approaches to love. 

Keywords: philosophical anthropology; faces of being human; human existen-
tials; human nature; love; suffering; neurosis; masochism; transhumanism; cognition. 

 
 

Феномен всечеловеческого 
 
Можно ли считать любовь выражением человеческой при-

роды, или она, напротив, скорее должна рассматриваться как бо-



 
Э.М. Спирова 

 

 

66

лезнь, как отклонение от психической нормы, как отступление от 
всечеловеческого к всевластию порушенного инстинкта? Казалось 
бы, первое предположение поддерживается всем опытом челове-
ческой истории, интуитивными прорывами искусства, экзистенци-
альными переживаниями людей разных культур и эпох. Нет воз-
можности назвать такой народ, которому не было бы свойственно 
это глубочайшее чувство. Нет такого времени, которое отреклось 
бы от любви и прокляло бы ее. Не будь любви, что побуждало бы 
людей продлить собственную историю? Прославление любви как 
таинства сопровождает летопись человеческого рода. Не зря Гейне 
назвал это чувство сфинксом, тысячелетней загадкой. 

«Загадочен, необъясним человек, – говорилось в недавно из-
данной антологии “Эрос”. – Мы так много рассуждаем о нем. Но 
так редко обращаем на него свой взор, когда он захвачен страстью. 
А ведь именно в этот миг открывается в нем всечеловеческое, над-
мирное и земное. Ближе всех к осознанию этой мысли подошли 
экзистенциалисты, представители видного философского течения 
на Западе. Мартин Хайдеггер, Карл Ясперс, Габриэль Марсель пы-
тались понять, как влияют на человеческое существование такие 
состояния конкретного индивида, как забота, страх, надежда. Ве-
роятно, о многих проявлениях человеческой души можно сказать 
словами Марины Цветаевой: “Я, ваша бессмертная страсть”» (Гу-
ревич, 2014, с. 3). 

Однако в последние десятилетия оценка любви стала приоб-
ретать прямо противоположный смысл. Открытия нейронаук, ос-
нованные на достижениях физиологии, сняли святость с этого чувства. 
В рамках всеобщей десакрализации человеческого бытия, изъятия 
психологического контекста при анализе эмоций, тотальной по-
пытки свести внутренний мир человека к активности генов или 
конкретных участков мозга любовь стала трактоваться как бо-
лезнь. Такое заключение не имеет ничего общего с многовековыми 
размышлениями писателей и философов над злоключениями чело-
веческого духа, над многообразными роптаниями души. Любовь 
трактуется теперь как медицинский факт. Более того, Всесоюзная 
организация здравоохранения присвоила любви международный 
шифр F 63.9. Любовные состояния без колебаний отнесены к пси-
хическим отклонениям. Пункт «Расстройство привычек и влече-
ний» пополнился еще одним: сразу после алкоголизма, игромании, 
токсикомании и клептомании. Что тут добавить, если у влюблен-



 
Любовь как антропологическая данность 

 

 

67

ного пылают щеки, его охватывает жар, наблюдается паралич не-
которых органов чувств, как то слух или зрение? 

Эти невротические признаки поэты заметили давно. Со-
шлемся хотя бы на стихотворение Сапфо: 

 
По мне, – тот не смертный, а бог безмятежный, 
Кто может спокойно сидеть пред тобой 
И слушать твой голос пленительно-нежный 
И смех восхитительный твой. 
От этого счастья в предведенье муки 
Мне душу теснит уж испытанный страх. 
Тебя лишь увижу, о Лесбия, – звуки 
В моих замирают устах. 
Язык мой немеет, в крови моей пышут 
Бегучими искрами струйки огня, 
В глазах лишь потемки, и уши не слышат, 
Немолчным прибоем звеня. 

    (Перевод Ф.Е. Корша)  
Клинические признаки, как говорится, налицо: огонь бушует 

в крови, потемки в глазах, уши ничего не слышат, а язык немеет, 
страх захватывает все существо потрясенной поэтессы. Психиатр, 
возможно, уже торопится с целебным раствором. Но нуждается ли 
влюбленная в такой скорой помощи? Разве глубинное потрясение, 
катарсический эффект, прорыв в идеальный мир, необычные со-
стояния сознания не являются законными обнаружениями челове-
ческой природы? 

Мировое искусство создало нескончаемый перечень любов-
ных переживаний. Тысячи поэм, романов, трагедий, сонетов по-
священы восторгу и страданиям влюбленных. Поэты и художники 
многих веков пытались воссоздать интроспективный мир интим-
ных и сокровенно лирических переживаний. Они считали любовь 
не только естественным человеческим чувством. Это настроение 
выражало самые сокровенные грани человеческого бытия. Но де-
вальвация потаенного трепетного мира человека началась, судя по 
всему, не сегодня. В Новое время, когда постепенно утверждался 
культ разума, данное переживание было поставлено под сомнение. 

Английский мыслитель Ф. Бэкон задумался над тем, почему 
любовь в жизни приносит много несчастий. Выходит, по мнению 
этого философа, она идет наперекор природе и истинной ценности 
вещей. Любовь просто несовместима с разумом. Разве допустима 
такая преувеличенность чувств, которая сопровождает любовь? Как 



 
Э.М. Спирова 

 

 

68

тут добраться до истины, когда приходится продираться сквозь час-
токол немыслимых гипербол, оценивающих достоинства и заслуги 
влюбленных? Человек, захваченный этой страстью, превосходит 
любого льстеца, подмечает Бэкон. Так торжествуют сластолюбие и 
неумеренность. Нет, что ни говори, а любовь – это безумие. Именно 
поэтому «великие умы и великие дела, действительно, не допускают 
развития этой страсти, свойственной слабым. Тем не менее необхо-
димо сделать исключение в отношении Марка Антония, соправи-
теля Рима, и Аппия Клавдия, децемвира и законодателя, из кото-
рых первый был действительно человеком сластолюбивым и 
неумеренным, а второй – строгим и мудрым. А поэтому нам пред-
ставляется, что любовь (хотя и редко) может найти путь не только 
в сердце, для нее открытое, но и в сердце, надежно от нее защи-
щенное, если не быть бдительным» (Бэкон, 2014, с. 54). 

По мнению Ф. Бэкона, тот, кто слишком высоко ценит лю-
бовную привязанность, теряет и богатство, и мудрость. Эта 
страсть достигает своей высшей точки в такие времена, когда че-
ловек более всего слаб, во времена великого процветания и вели-
кого бедствия, хотя в последнем случае она наблюдалась меньше; 
оба эти состояния возбуждают любовь, делают ее более бурной и 
тем самым показывают, что она есть дитя безрассудства. 

Могли ли писатели и философы пройти мимо невротических 
обнаружений любви? Оказалось, что любовь действительно не 
поддается логическому обоснованию. Она отказывается быть ис-
численной и регулируемой. Зато она обнаруживает зловещие тай-
ники человеческой души. В XIX в. появилось слово «садизм». Оно 
было связано с именем французского маркиза де Сада, которого 
современники обвиняли в утонченных сексуальных бесчинствах и 
распутстве. С маркиза де Сада начинаются современная история и 
современная трагедия. Как понять перипетии нынешней истории 
без глубинного постижения власти, готовой учинить жестокость 
по отношению к людям? «У каждого народа свой характер, – пи-
шет Е. Александрова-Зорина, – а у каждого общества – свой диагноз. 
Отношения народа и власти, сложившиеся в современной России, 
можно, по Эриху Фромму, назвать садомазохистскими. Кстати, 
еще один знаменитый психолог Альфред Адлер называл мазохизм 
чувством неполноценности, а садизм – стремлением к власти» 
(Александрова-Зорина, 2015, с. 3). 



 
Любовь как антропологическая данность 

 

 

69

Мазохистские симптомы любви стали предметом обществен-
ного интереса уже в XIX в. Патологическую зависимость от любви 
психиатры связали с именем своей первой жертвы – Адели. Так зва-
ли дочь Виктора Гюго, которая влюбилась в английского офицера 
Альберта Пинсона. Любовь оказалась безответной. Но это еще бо-
лее усиливало страдания Адели. Она писала ему письма, мчалась по 
его пятам во время его странствий. Эту мучительную подвластность 
психиатры назвали «синдромом Адели». Они не замедлили пере-
числить медицинские признаки этой страсти: стойкие иррациональ-
ные мысли и побуждения, неконтролируемые повторяющие дейст-
вия, бессонница, постоянная апатия, резкая смена настроений. 

Само страдание можно считать вечной философской темой. 
Но правомерно ли неудавшуюся любовь или мазохистскую привя-
занность толковать в психиатрическом ключе? Страдание, как об 
этом свидетельствует история философии, можно считать неотъ-
емлемым выражением человеческой природы. В мазохистских пе-
реживаниях боль и наслаждение находятся в парадоксальном 
сплетении. Но стоит ли эти чувства выносить за пределы челове-
ческого или «относить к ведомству психиатрии»? Ф. Ницше отме-
чал, что озлобленность людской натуры сопряжена со стремлени-
ем причинить страдания другим людям. Но самое парадоксальное 
состоит в том, что жертвы тоже получают удовольствие от тех 
жестоких мук, которые «выписаны» им садистами. 

У Ницше в связи с этим возникает множество вопросов: как 
такое злонравие совместить с этическим состоянием? Не является 
ли вообще злорадство неким сатанинским чувством, вызывающим 
порчу человеческой натуры? Наконец, не является ли сострадание 
прикрытием жестокости? Ницше старается расширить представле-
ние о человеке в противовес долгой философской традиции, внут-
ри которой потомка Адама считали разумным и благородным соз-
данием. «Мизантропия, – писал Ницше, – есть следствие слишком 
ненасытной любви к людям и “людоедства” – но кто же просил 
тебя глотать людей, как устриц, мой принц Гамлет» (Ницше, 1990, 
с. 606). По сути дела, немецкий философ приближается к откры-
тию амбивалентности человеческих чувств. Он полагает, что лю-
бой идеал есть школа любви и ненависти, почтения и презрения. 
Задолго до Фрейда Ницше показывает сплетение противоречивых 
чувств: в каждой любви таится ненависть, а в изнанке ненависти 
прячется любовь. 



 
Э.М. Спирова 

 

 

70

Открытие Ницше состоит в том, что он усматривает за болью 
особый вид наслаждения. Страдалец получает удовольствие от 
того, что он причиняет боль другим, ощущая при этом свое пре-
восходство. Так страдание не исчезает, а, напротив, множится. 
«Таким образом, – пишет Ницше, – жажда вызывать сострадание 
есть жажда наслаждения самим собою, и притом за счет ближних, 
она обнаруживает человека во всей бесцеремонности его собст-
венного милого Я, а отнюдь не в его “глупости”, как полагает Ла-
рошфуко» (Ницше, 1990, с. 273). 

Возможно, в мизантропологии Ницше есть полемическое 
преувеличение. Тем не менее нет оснований связывать с человече-
ской природой только благие и добронравные поступки и помыш-
ления. Любовь во всех своих обнаружениях – платонических и со-
домистских, романтических и животно-сексуальных – отражает 
человеческое бытие. В этом смысле любовь не может трактоваться 
как болезнь, как психическое отклонение. 

Оно выражает лишь многообразие всечеловеческого, глуби-
ну его переживаний и мучительных состояний. Более того, именно 
через любовь, через человеческие страсти можно постигать фено-
мен человеческой природы. 

Что же побудило наших современников считать любовь бо-
лезненным состоянием психики? В наши дни закрепилось стрем-
ление толковать душевный мир человека в терминах психиатрии. 
Придумано множество клинических категорий, призванных «вы-
светлить» психологическое состояние людей. Найдены и описаны 
отклонения, которые присущи гениям. Так, мы узнаем о психотике 
Иисусе Христе, об аутисте Пушкине, о шизофренических и шизо-
типических расстройствах Франца Кафки, Жака Лакана, Андрея 
Тарковского, Сальвадора Дали, Андрея Платонова, Даниила Хармса, 
о шизофрении в культуре. Даже новые течения философской мысли 
характеризуются клиническими терминами. 

Постмодернизм, к примеру, обозначается как скрытая, еще 
не ставшая «страшной» шизофрения. Любое сверхсильное напря-
жение ума определяется как пролог сумасшествия. А уж такой дар 
человека, как воображение, оценивается как пагубный, рождаю-
щий болезненные фантазии. Но и сам человек рассматривается как 
выродок, как клинический персонаж. Его мозг, оказывается, имеет 
неисправимые врожденные дефекты. Он обладает деструктивными 
импульсами. Он способен убивать представителей своего рода. Он 



 
Любовь как антропологическая данность 

 

 

71

не только убийца, но страстолюбец, чуть ли не сексуальный маньяк, 
отдающий предпочтение всем перверсиям. 

Известный публицист начала прошлого века Макс Нордау в 
книге «Вырождение» справедливо сетует на то, что простая чувст-
венность опошлилась и допускается только тогда, когда она носит 
признаки противоестественности и вырождения (Нордау, 1995, 
с. 31). «Порок ищет себе пищи, – отмечает он, – в Содоме и Лесбо-
се, в замке Синей Бороды, в людской, где у “божественного” мар-
киза де Сада царствует Жюстина» (там же). Однако поэзию вели-
ких французских поэтов Верлена, Маларме, Мореаса он оценивает, 
трактуя любовные переживания в терминах психиатрии. 

Разумеется, рассуждая о человеке, мы не можем ограничиться 
только его разумной стороной. За пределами сознания таится не-
исчерпаемый мир непостижимого, иррационального. Возникает 
вопрос: что с большей обстоятельностью рассказывает о человеке: 
его ум или его безумие? Когда с безмерной глубиной раскрывается 
правда о человеческой психике: когда мы исследуем норму или 
когда погружаемся в иррациональные и подчас болезненные глу-
бины человеческого естества? И, наконец, нелишний вопрос: что 
такое психологическая норма? 

Демоническое – неотъемлемое достояние человеческой при-
роды. Об этом догадывались уже в античной Греции. Платон в 
«Пире» указывал, что Эрот – это демон. «Отождествление Эроса с 
демоном, – пишет Ролло Мэй, – столь естественное для греков, 
является камнем преткновения для практически всех современных 
теорий любви. А потому нет ничего удивительного в том, что со-
временный человек стремится обойти стороной все демоническое 
царство (если вообще не отказать ему в праве на существование 
или подавлять его). Но сделать это – значит “кастрировать” Эрос – 
лишить себя самих всех плодотворных источников, присущих 
любви. Ибо полярной противоположностью демоническому являет-
ся вовсе не рациональная надежность и спокойное счастье, а “воз-
вращение к неодушевленности”, или, говоря языком Фрейда, ин-
стинкт смерти. Антидемоном является апатия» (Мей, 1997, с. 127). 
Платон в «Федре» (241 а, 244 а, 245 a) рассматривает влюблен-
ность в некотором соотнесении с манией-неистовством, но лишь 
любовь к прекрасному толкует как особую разновидность мании 
(Платон, 1994, с. 185), т.е. неистовство свойственно такому виду 
любви, но не является любовью. 



 
Э.М. Спирова 

 

 

72

Любовь – интимное или социальное переживание? 
 
В наши дни любовное страдание едва ли не полностью деса-

крализировано. Оно утратило статус возвышенного переживания. 
Адепты трансгуманизма убеждены в том, что после того как сознание 
человека будет перенесено на альтернативный носитель, все невро-
тические состояния людей исчезнут, растворятся. Трансгуманистиче-
ские проекты реконструкции человека полемически ориентированы 
против экзистенциальной рефлексии. Опыт трезвого мышления, на-
правленный на осмысление драматизма и трагизма человеческой 
жизни, присущий экзистенциализму, полностью отвергается или не 
учитывается при обсуждении постчеловеческого существования. Та-
ким образом, психиатрическая трактовка любви как своеобразного 
болезненного состояния находит поддержку в трансгуманизме. 

Но экзистенциалисты, как известно, связывают с любовными 
страданиями мир сокровенных интимных переживаний. Такие из-
вестные философы постмодернистской ориентации, как Ж. Батай, 
Ж. Бодрийяр, Ж. Делёз, стремятся представить садизм и мазохизм 
как неизбежные феномены в обнаружении человеческой природы. 
Анализ садизма и мазохизма как выражения «человеческого» на-
ходим в трудах таких известных философов, как С. Кьёркегор, 
Ф. Ницше, Н.А. Бердяев, Л. Саломе-Андреас, Ж.-П. Сартр, С. Бовуар, 
Ж. Бодрийяр, Ж. Делёз, К. Ясперс, и многих других. Они подчер-
кивали, что в страданиях, в том числе вызванных и любовными 
страстями, человек нередко поднимается на духовные высоты, 
раскрывает лучшие стороны своей души. Страдание в экзистен-
циализме трактуется как живое, трепетное переживание. 

«Согласно распространенному мнению, – пишет Р.Г. Апресян, – 
древние гораздо тоньше осознавали нюансы в человеческих отно-
шениях и чувствах и имели соответствующие языковые средства 
для выражения своего понимания разного опыта любви. Ни одна 
книга о любви не обойдет устойчивый набор соответствующих 
греческих слов: любовь-эрос (ἔρως / eros, т.е. чувственная любовь), 
любовь-филия (φιλία / philia, т.е. дружба, дружелюбие), любовь-
сторгэ (στοργή / storge, т.е. любовь в семье, между родственника-
ми), любовь-агапэ (ἀγάπη / agape, т.е. милосердная, преданная лю-
бовь)» (Апресян, 2012, с. 27). 

Действительно ли, однако, мнение о том, что древние оцени-
вали любовь как глубоко интимное, индивидуальное чувство, 



 
Любовь как антропологическая данность 

 

 

73

можно считать распространенным? Скорее, наоборот, в истории 
философии укоренилось другое убеждение: чем дальше развивается 
человечество, тем утонченнее становится чувство любви. Многие 
философы полагали, что в архаические времена это чувство ис-
черпывалось животной страстью и было лишено романтических 
оттенков и переживаний. 

Весьма стойкую позицию находим на этот счет у Гегеля. Он 
полагал, что искусство античности вообще не выражает любовь в 
подлинной глубине и интимности чувства. Пристрастие немецкого 
философа в этом отношении, попросту говоря, поражает. Неужели 
в античном искусстве любовь выступает только в аспекте чувст-
венного наслаждения? Можно ли принять мысль Гегеля о том, что 
в поэзии Сапфо в большей степени заметен изнурительный жар 
крови, чем глубокое истинное чувство субъективного настроения? 

 
Радужно-престольная Афродита, 
Зевса дочь бессмертная, кознодейка! 
Сердца не круши мне тоской-кручиной! 
Сжалься, богиня! 
Ринься с высей горних, – как прежде было: 
Голос мой ты слышала издалече; 
Я звала – ко мне ты сошла, покинув 
Отчее небо! 
Стала на червонную колесницу; 
Словно вихрь, несла ее быстрым летом, 
Крепкокрылая, над землею темной 
Стая голубок. Так примчалась ты, предстояла взорам, 
Улыбалась мне несказанным ликом... 
«Сапфо! – слышу. – Вот я! О чем ты молишь? 
Чем ты болеешь? 
Что тебя печалит и что безумит? 
Все скажи! Любовью ль томится сердце? 
Кто ж он, твой обидчик? Кого склоню я 
Милой под иго? 
Неотлучён станет беглец недавний; 
Кто не принял дара, придет с дарами; 
Кто не любит ныне, полюбит вскоре – 
И безответно...» 
О, явись опять – по молитве тайной 
Вызволить из новой напасти сердце! 
Стань, вооружась, в ратоборстве нежном 
Мне на подмогу!  



 
Э.М. Спирова 

 

 

74

Неужели в этих строчках ощутим лишь жар плоти? В этом 
ли состоянии можно назвать богиню любви кознодейкой? Разве не 
про напасти сердца, не о томлении духа говорится в этих стихах? 
Досталось от Гегеля и Анакреонту. По его мнению, у этого поэта 
не воссоздано индивидуальное влечение. Он не пылает страстью к 
конкретной девушке. Ему, мол, все равно, к кому испытывать лю-
бовь… Конечно, Анакреонт воспевает это чувство как игривое, 
легкое, радостное. Но не всякая любовь несет в себе горестные 
переживания. Анакреонт – певец разделенной любви. Это не озна-
чает, что она лишена интимных, поэтичных переживаний. 

Гегелю казалось, что только в романтизме любовь приобрела 
сугубо индивидуальный характер. И в этом смысле он отказывает 
античной трагедии в том, что она изображает любовные страсти в 
том варианте, как это свойственно романтизму. Гегель отмечает, 
что даже в скульптуре, скажем, в Венере Медицейской, «совер-
шенно отсутствует выражение внутреннего чувства, как его требует 
романтическое искусство» (Гегель, 1940, с. 127–128). 

Эти суждения глубоко укоренились в истории эстетики. 
Вслед за Гегелем известный автор трудов о любви Юрий Рюриков 
пишет: «Любви как чувства почти нет в трагедиях древних, хотя 
как пружина действий героев она очень важна там. Трагедия древ-
них, – как и их скульптура – непсихологична: психология не выде-
лялась еще из действий человека, как дух не всегда выделялся из 
тела (хотя и в жизни и в искусстве той поры есть и явные выходы 
за эти рамки)» (Рюриков, 2015, с. 32). 

Возникает вопрос: каким образом любовь, не будучи глубо-
ким индивидуальным чувством, могла двигать действие в антич-
ных трагедиях, этой вершины трагедийного творчества? Неужели 
трагические муки Медеи потрясают нас своей отчужденностью от 
любви? И если искусство античности непсихологично, то каким обра-
зом именно в античной Греции сложилась эта наука – наука любви? 
Наконец, каким образом в античном сознании возникло представле-
ние о пневме? Этот термин древнегреческой медицины и филосо-
фии обозначал жизненную силу, которую уподобляли логосу-
первоогню и космическому дыханию. 

Роман древнегреческого писателя «Дафнис и Хлоя», вопреки 
гегелевской трактовке, часто рассматривается как переход от ро-
мантических чувств к изображению любви физической. В грече-
ской мифологии Дафнис – сицилийский пастух необыкновенной 



 
Любовь как антропологическая данность 

 

 

75

красоты, создатель пастушеских песен. По одной версии мифа, он 
умер от безнадежной любви, по другой – ослеплен своей возлюб-
ленной за то, что не сохранил ей верность. Роман пропитан мифо-
логическим мироощущением. Древний бог Эрот определяет жизнь 
Дафниса и Хлои еще до того, как они родились. Приемные роди-
тели делают их пастухами. Эрот внушает им любовь друг к другу. 
Влечение Дафниса и Хлои – это еще не страсть, а только ее наив-
ное и самоотверженное обещание. События разворачиваются в 
лесах и полях. Пасторальные герои как бы слиты с природой. 

Но было бы неверным утверждение о том, что в романе по-
казана физическая любовь. Ведь между влюбленными ничего те-
лесного не происходит. Они всем сердцем ощущают приближение 
зрелого чувства, но пока еще остаются в пределах радости и вос-
хищения друг другом. Стоило Хлое поцеловать Дафниса, как он 
почувствовал себя потрясенным. Он ощутил любовное томление, и 
оно показалось ему чем-то вроде болезни. Но разве роман изобра-
жает только плотские чувства и ощущения? Будь это так, Дафнис 
и Хлоя слились бы сразу в плотской близости. Но интим отклады-
вается. Описанные события чаруют именно посулом более откро-
венных отношений. Разве это не иллюстрация глубоко индивиду-
альных романтических ожиданий? 

Нет оснований оспаривать мысль о том, что в каждой куль-
туре существуют различные образы любви. Но могут ли художе-
ственные произведения любой эпохи полностью вобрать в себя 
уникальный и всеобъемлющий опыт любви? У древних греков не 
было слова «личность». Но это вовсе не означает, что в этой куль-
туре не обнаружились такие аспекты человеческих переживаний и 
действий, которые вполне отвечают этому статусу. Разве Сократ 
или Александр Македонский были всего лишь яркими индивиду-
альностями? В античной Греции любовь обнаружила свои разные 
лики. Иначе не понять, отчего в античной культуре существовало 
столько понятий, отражающих любовные переживания. Видимо, 
следует различать сам экзистенциальный опыт людей и осознание 
этой практики как имеющей уникальный и всеобъемлющий смысл. 

Гегель утверждает, что любовь раскрыла свой потенциал 
только в современную эпоху. Именно в XIX в. она обрела глубоко 
личный характер. Любовь в наши дни, отмечает он, есть не что 
иное, как личное чувство единичного человека. Она живет не об-
щими интересами («семьей, политическими целями, отечеством»), 



 
Э.М. Спирова 

 

 

76

а «лишь собственным Я, которое хочет получить обратно свое 
чувство, отраженное другим Я» (Гегель, 1940, с. 131). 

Если следовать социологической схеме, предложенной Геге-
лем, то получается, будто с каждой эпохой любовь становится все 
более индивидуальной, освобождаясь от разных социальных пут. 
Между тем нет сомнений в том, что, как подчеркивал Н.А. Бердяев, 
любовь по существу есть явление несоциальное и внесоциальное и 
не имеет никакого отношения к обществу и роду, это есть явление 
совершенно личное, связанное исключительно с личностью (Бердяев, 
1993, с. 204). 

Гегель был не одинок в отрицании полноценной любви в 
предшествующие эпохи. Опираясь на Моргана и Бахофена, Эн-
гельс писал: «До Средних веков не могло быть и речи об индиви-
дуальной половой любви. Само собой разумеется, что физическая 
красота, дружеские отношения, одинаковые склонности и т.п. про-
буждали у людей различного пола стремление к половой связи, 
что как для мужчин, так и для женщин не было совершенно без-
различно, с кем они вступали в эти интимнейшие отношения. Но 
от этого до современной половой любви еще бесконечно далеко» 
(Энгельс, 1961, с. 79). 

К этому нужно, пожалуй, добавить, что в различные эпохи 
складываются различные образы этого чувства, которые выражают 
те или иные общекультурные запросы данного времени. В истории 
человечества любовь боготворили и предавали поруганию, шли 
как зачарованные навстречу ее зову и внедряли воздержание, рас-
творялись в дионисийском порыве и подвергали остуде. Такие 
крайности отражали в конечном счете тоску по полноте человече-
ского бытия. Любовь как раз и демонстрировала возможность дос-
тижения целостности человека, чье бытие расколото и разломлено. 

В истории философии эту мысль ярче всех выразил Платон. 
«В мудрости древних, – пишет Ролло Мей, – можно найти основа-
ния всегда ощущаемого в эросе стремления к единению с люби-
мым человеком, к продлению наслаждения, достижению глубин 
смысла и преумножению его сокровищ. Эрос придает смысл на-
шим отношениям не только в мире людей, но и в мире вещей: к 
машине, которую мы создаем, к дому, который мы строим, к делу, 
которому мы посвящаем жизнь» (Мей, 1997, с. 76). 

 
 



 
Любовь как антропологическая данность 

 

 

77

Оттенки любви 
 
Почему Эрос является богом, а не ангелом или просто вест-

ником захватывающего чувства? Он не только дарует наслажде-
ние, но и связывает все многообразие вещей и процессов земного 
мира в некую целостность. Он позволяет вдохнуть жизнь во все, 
что нас окружает. Отражая неутолимую потребность всеобщего 
единения, Эрос пробуждает в людях жажду знания и в конечном 
счете устремленность к истине. Это кажется парадоксом. Если лю-
бовь просветляет, то как она может открывать тайники истины?  
В какой мере познание самой любви открывает потенциал челове-
ческого всеведения? 

Действительно, по мысли Платона, любовь в мире андроги-
нов не могла выявить свою сущность. Только после рассечения 
андрогинного тела могла возникнуть неиссякаемая тяга к восста-
новлению былой целостности, к обретению утраченной слитности. 
Каждая половинка разломленного тела ищет свою половинку не 
только для удовлетворения собственной страсти, но и для обрете-
ния былой завершенности. Любовь в этом смысле может рассмат-
риваться как особая, сакральная форма целительства. Как считал 
Сократ, лучшего помощника, чем эрос, в человеческой природе 
найти непросто. Молитва Сократа в конце диалога с Федром – по-
трясающий манифест такой терапии: «Милый Пан и другие здеш-
ние боги, дайте мне стать внутренне прекрасным! А то, что у меня 
есть извне, пусть будет дружественно тому, что у меня внутри. 
Богатым пусть я считаю мудрого, а груд золота пусть у меня будет 
столько, сколько ни унести ни увезти, никому, кроме человека 
рассудительного» (Платон, 1994, с. 191). 

Могли ли древние греки постигать различные глубины любви? 
Вопрос становится риторическим, как только мы задумываемся 
над тем, отчего у них для обозначения любви использовались раз-
ные слова. Означает ли это, что мы в наши дни беднее наших 
предков, которые знали тончайшие различения собственных со-
стояний? Можно, конечно, полагать, что современные лексические 
средства также отражают оттенки любовных переживаний, в кото-
рых есть и забота, и жалость, и сопереживание, и накат желаний. 
Однако древние греки первыми попытались систематизировать 
интроспекцию таких чувствований. Нельзя, судя по всему, не уди-
виться тому факту, что после античности никто из философов или 



 
Э.М. Спирова 

 

 

78

людей искусства не попытался осознать и закрепить мысль о том, 
что существуют разные виды любви. 

У древних греков мы находим четыре вида любви: эрос, филиа, 
агапэ, сторгэ. Но эта опорная четверица не исчерпывала всего ар-
сенала любовных состояний. Греки называли еще любовь-манию. 
Она выражала одержимость, предельную страстность. Вероятно, 
такую страсть и описал Стефан Цвейг в новелле «Амок». Он описал 
судьбу врача из колоний, который под влиянием любви утратил 
способность управлять своими поступками. Рассказывая о своей 
чувственной лихорадке, о страсти к даме, для которой он был не 
человеком, мужчиной, а парией, вещью, он сравнивает свое со-
стояние с особым родом опьянения у малайцев. Амок – это бес-
смысленная, кровожадная мономания. Страсть в ней соединена с 
безумием. Это иррациональная любовь-одержимость. И сопутст-
вуют ей обязательно неуверенность и зависимость от объекта любви. 
Это тот самый случай, когда в любовь бросаются «как в омут». 

Греки упоминали также латрейю. Имелось в виду благого-
вейное поклонение, культовое служение. 

Под эросом у древних греков подразумевалась страстная 
влюбленность, такая телесная и духовная увлеченность, которая 
одушевлялась стремлением к обладанию любимым человеком. 
Имелось в виду «превозможение» романтических, пылких состояний 
и переплавка их в вожделение. Любовь-страсть отождествлялась с 
безрассудством. В эросе подчеркиваются напор, стремительное дви-
жение, готовность к утолению любовного голода и воздержание. 

Филия заключает в себе иное состояние любви. Это скорее 
любовь-дружба. Однако это более спокойное чувство все же не чуж-
до сладости. Оно обретается через душевное расположение, через 
дружескую духовную близость. Такое состояние может испытывать 
молодая девушка, которая не познала еще глубины эротических 
чувств. Она одухотворена ожиданием более пылких страстей и испы-
тывает их смутное ощущение в дружеских контактах. Этим чувством 
окормлены друзья, соединенные духовной близостью. В учении о 
любви Платона филия имеет самый высокий статус. 

Агапэ указывает на преобладание духовного начала в лю-
бовной страсти. В этом смысле Марина Цветаева писала о том, что 
предпочитают союз душ, а не тел. В этом разновидности любви 
особую ценность обретает жертвенность, готовность к самоотре-
чению. Однако предполагается не мазохистское избавление от са-



 
Любовь как антропологическая данность 

 

 

79

мого себя, а готовность к духовному осознанию такой связи. Тре-
петное отношение к чувствам другого человека, готовность к про-
щению и воздаянию. Агапэ – основное обозначение любви  
в христианстве, причем любви к ближнему. В противоположность 
эросу, т.е. страсти, агапэ имела значение длительного альтруисти-
ческого чувства. Вместе с верой и надеждой именно оно становится 
одной из основных христианских добродетелей. 

Христианство принесло с собой радикальное переосмысление 
любви. Отныне она стала пониматься не только как человеческая 
страсть, но и как державная основа человеческого бытия. Братская 
любовь – это любовь ко всем людям. Не случайно главные объекты 
человеческой любви в Ветхом Завете – бедняк, чужестранец, вдова, 
сирота и даже тот, кто является национальным врагом, – египтянин. 
Христианство представляло собой творческий сплав древнегрече-
ского мышления, мессианской веры и нравственности, заимство-
ванных из иудаизма, символизма и эмоциональности мистических 
культов. Понятие любви лежит в основе христианского учения. Яв-
ляясь сущностью Бога, любовь расценивается как абсолютная исти-
на, а любовь к Богу считается равнозначной любви к человечеству в 
целом. Примером тому является изречение апостола Павла: «Люби 
ближнего своего, как самого себя». 

Снова и снова христианские проповедники говорили о необ-
ходимости любить прежде всего тех, кто нам не нравится. В конце 
концов, именно благодаря такой любви мы осознаем, что любовь к 
духовно близким людям не требует усилий. Эта мысль выражена 
еще в одном изречении из «Евангелия от Матфея»: «Любите врагов 
ваших и молитесь за гонящих вас». Новое вероучение считало спо-
собность платить добром за зло признаком истинного христианина 
и призывало разорвать порочный круг мести, соединив любовь со 
страданием и прощением. Предполагалось, что, распространив-
шись, новое вероучение, основанное на принципах любви, милосер-
дия, смирения и целомудрия, войдет в повседневный быт христиан 
и изменит все стороны жизни людей (Гуревич, 2008, с. 434–457). 

Сторгэ – любовь-нежность. В этой разновидности любви 
подчеркивается преданность, предельная человеческая привязан-
ность к другому, к родным, к близким. В данном случае имеется в 
виду не столько внезапно вспыхнувшее чувство к случайному 
встречному, сколько постоянство в отношениях с теми, кто близок 
по крови и общему духу. Такое чувство лишено пылкого вожделе-



 
Э.М. Спирова 

 

 

80

ния, любовной лихорадки и страсти. Вероятно, примером такой свя-
зи может служить рассказ о Пенелопе и Одиссее. Длительная разлу-
ка, отсутствие вестей от мужа не разрушили их союз. Пенелопа 
стойко отвергала притязания других мужчин, уверенных в том, что 
Одиссей не вернется. И супружеская верность восторжествовала. 

Определенное развитие этих идей древних греков содержится 
в работе Э. Фромма. Фромм строит свою типологию с учетом на-
правленности чувства к объекту страсти: брату, матери или к Богу. 
В основе братской любви, по классификации Э. Фромма, лежит 
переживание того, что мы все – одно. Разница – в талантах, умст-
венных способностях, знаниях – пренебрежительно мала по срав-
нению с общностью человеческой сути (Фромм, 1998, с. 112). При 
поверхностном понимании любви другой человек воспринимается 
столь же неосновательно. Фиксируется лишь то, что отличает одного 
от другого. Иное дело – братская любовь. Тогда вступают в силу 
общие переживания, мысли, характерологические особенности. 

Толкуя материнскую любовь, Э. Фромм отмечает, что в ней 
главное – отношение неравенства. Ребенок нуждается в помощи, а 
мать ее оказывает. Без материнской помощи чадо погибнет. Такую 
любовь недаром считают возвышенной. «Материнская любовь, – 
подчеркивает Э. Фромм, – по самой своей сути есть забота о том, что-
бы ребенок рос, а потому мать должна желать отделения ребенка.  
В этом главное отличие материнской любви от любви эротической.  
В материнской любви двое, которые были одно, отдаляются друг от 
друга. Мать не только должна вытерпеть отделение ребенка, но долж-
на сама этого хотеть и способствовать этому» (там же, с. 217–218). 

В отличие от этих типов любви эротическая любовь есть 
страстное желание предельного слияния с любимым человеком. 
При этом Э. Фромм анализирует варианты искажения истинных 
любовных отношений. Сознательное подчинение другому челове-
ку и умаление собственной личности он относит к мазохистскому 
отклонению. Стремление доминировать в любви над своей поло-
винкой приводит к садизму. 

 
 

Любовь и познание 
 
Любовь – не только чувство, но еще и мощное средство по-

знания жизни. Об этом догадывались уже в античности, но по-



 
Любовь как антропологическая данность 

 

 

81

настоящему стали осознавать в эпоху Возрождения. Трудно на-
звать такого философа времен Ренессанса, который не оценил бы 
любовь именно в этом ракурсе. Основным связующим элементом 
в неоплатоновской философии и художественной доктрине была 
категория любви, понимаемая как философская категория. Поня-
тие любви в философии Марсилио Фичино описывалось при по-
мощи категорий воли, жажды прекрасного и связи между людьми. 
Любовь понимается как безличная, основополагающая сила, дер-
жащая весь мир в равновесии и существовании. Проявлением так 
понимаемой любви, ее формой, наиболее философски значимой, 
являются жажда совершенства и стремление к совершенству. Само 
существование, переход от небытия к бытию составляет выраже-
ние совершенства. Так проявляется творческая, генетическая сила 
любви, источник возникновения мира. 

М. Фичино писал: «Потому что глаз, сперва темный и бес-
форменный, подобно хаосу, испытывает любовь к свету, когда его 
увидит; увидев его – воспринимает излучение; восприняв луч, 
принимает форму от красок и образов вещей. Как ум, только что 
родившийся и бесформенный, посредством любви обращается  
к богу и приводится в порядок, так и мировая душа возвращается к 
уму и богу, где она рождена, хотя вначале и была лишена формы  
и пребывала в виде хаоса, – посредством любви, направленной к 
уму, благодаря воспринятым от него (ума) формам становится 
космосом. Точно так же и материя этого мира, когда пребывала 
вначале в виде бесформенного хаоса неупорядоченных форм, бла-
годаря врожденной любви устремилась к душе и пребывала в по-
виновении у Эрота, дарующего согласие материи и душе, и, полу-
чив от души украшение всех зримых в мире, превратилась из хаоса 
в космос» (Фичино, 1981, с. 147). 

Предметом любви всегда является прекрасное, т.е. чистая 
духовность, проявления которой имеют чувственный характер. 
Фичино перенял традиционную идею прекрасного как света, ясно-
сти, блеска. Прекрасное – это определенная специфическая, вос-
принимаемая чувственная форма совершенства: оно выявляет 
внешний облик, тогда как внутреннее совершенство вызывается 
добром. Прекрасное, независимо от своей формы, проявляется 
всегда с помощью притяжения к себе. Иначе говоря, вещи, кото-
рые притягивают, можно назвать прекрасными. Они прекрасны и 
являются объектами любви, поскольку, по давнему определению 



 
Э.М. Спирова 

 

 

82

Платона, любовь есть не что иное, как жажда прекрасного. Пре-
красное, понимаемое как цель любви, придает ей идеальный, не 
сексуальный характер. Любовь между двумя людьми означает 
обычно подготовку к любви Бога, которая составляет истинное 
содержание человеческих стремлений. 

По убеждению другого мыслителя этой эпохи Леона Эбрео, 
любовь выражает собой всеобщую связь. Нет другого средства, 
которое могло бы оживить все сферы вселенной. Именно любовь 
соединяет единичное со всеобщим. Она прокладывает связи между 
земным миром и небесным. Что же, кроме любви, может обеспе-
чить слиянность души и тела? Это чувство соединяет человека с 
природой и богом, природу с творцом. Наконец, именно любовь 
способна сплести преходящее с вечным. Но в чем смысл всех этих 
универсальных связей? В познании, утверждает Леон Эбрео. 

Это общее утверждение получает дальнейшую проработку. 
Познание бывает не только рациональным, но и интуитивным. 
Второй вид познания – интуитивный – лишен строгой логики. Но 
она и не нужна в раскодировке любви. Любовь обнаруживает себя 
в экстатическом видении через обожание красоты мира, через лю-
бовь самого бога к его творениям. Познание не обязательно, по 
мнению философа, одушевляется пользой. Да, мир, захваченный 
любовью, обращается к богу. Он жаждет наслаждения, которое да-
руется познанием. Он жаждет награды. Но любовь бога – иная. Бог 
любит свои творения, не преследуя корысти. Дар совершенства реа-
лизуется зовом окончательного слияния с божественностью мира. 

Леон Эбрео полагает, что любовь дарует не только истину, 
но и благо. Истинной красотой обладает только духовный мир. Но 
что, кроме любви, может соединить человека с идеальным космо-
сом? Любовь составляет сущность мира, красота – его облик. Но 
как обрести красоту? Только с помощью любви. Ведь смысл ее в 
тяге к совершенству. Без красоты нет и блага. Любовь преобража-
ет людей, пробуждает в них глубочайшие переживания, способные 
преобразить и душу. Вместе с тем Л. Эбрео толкует и о разных 
формах познания. Если душа человека тяготеет больше к телу, чем 
к разуму, то познание телесной красоты носит чувственный характер. 
На этом пути человека подстерегают страсти. А это состояние не 
позволяет испытать истинное предназначение любви. Духовная 
красота оказывается сокрытой. Такая любовь мало чем отличается 
от животной. Иное дело, когда человеку открывается духовная 



 
Любовь как антропологическая данность 

 

 

83

красота, которой он может наслаждаться беспредельно. Телесная кра- 
сота – лишь тень духовной. Поднимаясь к вершинам познания, 
человек открывает глубины и вершины мира. Научиться любви 
можно только раскрывая возможности разумной части души. 

Николай Кузанский также озабочен тем, как продвинуться 
от чувственного мира к идеальному совершенству. Он писал: «Лю-
бовь есть последняя цель красоты, красота хочет быть любима. Бог 
есть сама красота, поэтому он хочет быть любим. Но только красота 
его, самого по себе достойного любви, есть благодать; и поэтому 
абсолютную красоту не увидит никто без благодати. А наша забо-
та должна быть о том, чтобы от красоты чувственных вещей вос-
ходить к красоте нашего духа, охватывающей все чувственные 
красоты…» (Николай Кузанский, 1981, с. 121). 

Как же совместить этот бесценный кладезь мудрых пости-
жений любви с современным устремлением видеть в этом чувстве 
лишь болезненное состояние психики? Этот убогий редукционизм, 
судя по всему, охватывает многие стороны нашей жизни. Он от-
ражается и на постижении самого человека. Желание оскопить ду-
шевный мир, расколдовать дух по первому впечатлению кажется 
достижением науки. Однако данная тенденция устраняет многове-
ковые размышления философов о любви как неоценимом даре. 

 
 

Список литературы 
 

1. Александрова-Зорина Е. Садомазохизм национального масштаба. Народ как 
будто испытывают на терпение: а если его розгами, а если дубиной, а если 
дустом? // Московский комсомолец. – М., 2015. – 8 окт. – С. 3. 

2. Апресян Р.Г. Слова любви: Eros, Philia, Agape // Философия и культура. – М., 
2012. – № 8 (56). – С. 27–40. 

3. Бердяев Н.А. О назначении человека. – М.: Республика, 1993. – 383 с. 
4. Бэкон Ф. О любви // Эрос: Антология: Философские маргиналии проф. 

П.С. Гуревича. – М.: Канон+: РООИ Реабилитация, 2014. – С. 54–56. 
5. Гегель Г.В.Ф.  Соч.: в 14 т. – М.: Соцэгиз, 1940. –  Т. 13: Лекции по эстетике.–

354 с. 
6. Гуревич П.С. Вступительная статья // Эрос: Антология: Философские маргина-

лии проф. П.С. Гуревича. – М.: Канон+: РООИ Реабилитация, 2014. – С. 3–19. 
7. Гуревич П.С. Философская антропология. – М.: Омега-Л, 2008. – 607 с. 
8. Энгельс Ф. Происхождение семьи, частной собственности и государства // 

Маркс К., Энгельс Ф. Соч. – М.: Политиздат, 1961. – Т. 21. – С. 23–178. 
9. Мей Р. Любовь и воля. – М.: Рефл-бук; К.: Ваклер, 1997. – 384 с. 



 
Э.М. Спирова 

 

 

84

10. Кузанский Николай. «Вся ты прекрасна, возлюбленная моя…» // Эстетика 
Ренессанса: Антология: В 2 т. / Сост. В.П. Шестаков. – М.: Искусство, 1981. – 
Т. 1. – С. 109–138. 

11. Ницше Ф. Весёлая наука // Ницше Ф. Соч.: В 2 т. – М.: Мысль, 1990. – Т. 1. – 
С. 491–719. 

12. Нордау М. Вырождение: Современные французы. – М.: Республика, 1995. – 
398 с. 

13. Платон. Федр // Платон. Собр. соч.: В 4 т. – М.: Мысль, 1994. – Т. 2. – С. 135–191. 
14. Рюриков Ю. Три влечения: Любовь вчера, сегодня и завтра. – М.; СПб.: Центр 

гуманитарных инициатив, 2015. – 256 с. 
15. Фичино М. Комментарий на «Пир» Платона, о любви // Эстетика Ренессанса: 

Антология: В 2 т. / Сост. В.П. Шестаков. – М.: Искусство, 1981. – Т. 1. – 
С. 144–240. 

16. Фромм Э. Искусство любить // Фромм Э. Душа человека / Авт. вступ. ст. 
проф. П.С. Гуревич. – М.: АСТ, 1998. – С. 171–282. 

 


